
Shaping Minds, Shaping Futures: Realizing the Vision of NEP-2020                  ISSN: 2349-6002 
through AI and Human Potential in Higher Education 
 

187063 © IJIRT | www.ijirt.org JANUARY 2026 473 

न्याय एवं शाकंर वेदातं के पररपे्रक्ष्य में प्रत्यक्ष की 
अवधारणा का तुलनात्मक अध्ययन 

 

 

Dr. Bhavesh B. Kachchadiya 

Assistant Professor in Philosophy, Dharmendrasinhji Arts College, Rajkot 

doi.org/10.64643/IJIRTV12I8-190932-459 
 

साराांश- भारतीय दशशन में ज्ञानमीमाांसा (Epistemology) के 
अांतर्शत प्रत्यक्ष को एक प्रमुख प्रमाण माना र्या है। विभभन्न 
दशशनों ने इसकी व्याख्या अपने-अपने दाशशननक आधारों के 
अनुसार की है। प्रस्तुत अध्ययन में न्याय दशशन एिां शाांकर 
िेदान्त में प्रत्यक्ष की अिधारणा का तलुनात्मक विश्लेषण 
ककया र्या है, जिसस े उनके यथाथशिादी एिां अद्िैतिादी 
दृजटिकोणों का स्पटि भेद उभरकर सामने आता है। 
 
न्याय दशशन में प्रत्यक्ष को इंद्रिय और ववषय के संयोग 
से उत्पन्न, अव्यपदेश्य, अव्यभिचारी एवं ननश्श्चत ज्ञान 
माना गया है। गौतम के न्यायसूत्रों के अनुसार प्रत्यक्ष 
बाह्य तथा आंतररक दोनों प्रकार का होता है। न्याय 
दशशन प्रत्यक्ष को वस्तुननष्ठ यथाथश का ववश्वसनीय 
साधन मानता है और इसे ज्ञान का प्राथभमक एवं स्वतंत्र 
प्रमाण स्वीकार करता है। यहााँ ज्ञान और जे्ञय के बीच 
िेद बना रहता है।इसके ववपरीत, शांकर वेदान्त में 
प्रत्यक्ष को व्यावहाररक स्तर (व्यवहाररक सत्य) पर 
स्वीकार ककया गया है, परंतु पारमार्थशक स्तर पर इसे 
अववद्या से आच्छाद्रदत माना गया है। शंकराचायश के 
अनुसार प्रत्यक्ष, अनुमान आद्रद सिी प्रमाण केवल 
ब्रह्मज्ञान की प्राश्तत में सहायक हैं, ककंतु स्वयं अंनतम 
सत्य का बोध नहीं करा सकते। प्रत्यक्ष ज्ञान द्वैत पर 
आधाररत होने के कारण ब्रह्म की अद्वैत सत्ता को 
पूणशतः प्रकट नहीं कर पाता। 

तुलनात्मक दृश्ष्ट से देखा जाए तो न्याय दशशन प्रत्यक्ष 
को यथाथश का साधन मानते हुए ज्ञान की वस्तुननष्ठता 
पर बल देता है, जबकक शांकर वेदान्त प्रत्यक्ष की सीमा 
ननधाशररत कर उसे अंनतम सत्य के संदिश में अपयाशतत 
ठहराता है। इस प्रकार प्रत्यक्ष की अवधारणा दोनों दशशनों 
में समान होते हुए िी उनके तत्त्वमीमांसीय 
(Ontological) और ज्ञानमीमांसीय दृश्ष्टकोणों के 
कारण भिन्न रूप में प्रनतपाद्रदत होती है। 
यह अध्ययन िारतीय दशशन की बहुआयामी ज्ञान परंपरा 
को समझने में सहायक भसद्ध होता है तथा यह दशाशता 
है कक प्रत्यक्ष जैसे सामान्य प्रतीत होने वाले प्रमाण की 
व्याख्या िी दाशशननक दृश्ष्टकोण के अनुसार ककस प्रकार 
पररवनतशत हो जाती है। 
 

प्रस्तावना 
 

ववश्व की समस्त ज्ञान मीमांसा की वववेचना में हमें 
प्रत्यक्ष एक अलग ही स्थान पर द्रदखाई देता है। प्रत्यक्ष 
के खंड्न या मडन ककए बबना कोई िी ज्ञानमीमांसा का 
कायश संिव क्योंकक इस दृश्य जगत से ववरक्त होकर 
कोई िी दाशशननक भसद्धांत की स्थापना नहीं हो सकती। 
इसीभलए सिी दाशशननक साक्षात या और साक्षात रूप 
से इस दृश्य जगत के साथ संबधं द्रदखाते हैं। अनुिाववक 
जगत की व्याख्या करने हेतु ववज्ञान एवं दशशनशास्त्र 
कदावप दृश्य जगत का नतरस्कार नहीं कर सकता और 



Shaping Minds, Shaping Futures: Realizing the Vision of NEP-2020                  ISSN: 2349-6002 
through AI and Human Potential in Higher Education 
 

187063 © IJIRT | www.ijirt.org JANUARY 2026 474 

इस दृश्य जगत को सरलता हेतु समझाने का एकमात्र 
साधन प्रत्यक्ष है। ववश्व की कोई िी प्रमाण मीमांसा में 
इसकी अवहेलना पाई गई नहीं है। यद्रद प्रमाण शास्त्र 
के अनुसार देखा जाए तो ववश्व की सिी ज्ञान मीमांसा 
को तीन प्रकार में वगीकृत कर सकते हैं : 
(1) प्रत्यक्ष वादी प्रमाण शास्त्र 
(2) अंतः प्रज्ञवादी प्रमाण शास्त्र एवं  
(3) समन्वयवादी प्रमाण शास्त्र  
समन्वयवादी दृश्ष्टकोण प्रथम एवं द्ववतीय का संतुभलत 
प्रयोग करते हैं इसभलए मूलतः जगत में दो ही प्रकार 
की ज्ञान मीमांसा देखी जाती है प्रत्यक्ष वादी एवं अंतर 
प्रज्ञवादी पाश्चात्य ज्ञान मीमांसा में प्रत्यक्षवादी ज्ञान 
मीमांसा का स्थान सवोपरर है| उसका मूलतः दो कारण 
द्रदखाया गया है एक यह सवश प्रमाणों का आधार है और 
दसूरा अन्य प्रमाणों की कसौटी िी प्रत्यक्ष के आधार 
पर होती है|  
िारतीय दशशन में चावाशक सद्रहत सिी दाशशननक प्रत्यक्ष 
को ज्ञान का वैध साधन मानते हैं| यह प्रमाण िी है 
और प्रमा िी है| िारतीय दशशन में वेदांती मत जो 
व्यावहाररक जगत को अस्वीकार करते हैं वह िी 
व्यावहाररक ज्ञान के स्वरूप हेतु प्रत्यक्ष को स्वीकार 
करते हैं। चावाशकवादी प्रत्यक्ष को ही एक मात्र वैद्य 
ज्ञान का साधन मानते हैं, जबकक पाश्चात्य दशशन में 
देकातश इंद्रिय प्रत्यक्ष को भ्रामक एवं संद्रदग्ध मानते हैं।  
 
व्याख्या: 
ववववध िारतीय दशशनों में प्रत्यक्ष की व्याख्या में मतेक्य 
नहीं है। प्रत्येक शब्द दो पदों की संर्ध स ेबना हुआ है: 
प्रनत और अक्ष। यह प्रनत का अथश समक्ष एवं अक्ष का 
अथश आंख भलया जाए तो प्रत्यक्ष की यह संकुर्चत 
व्याख्या होती है। जबकक व्यापक अथश में पक्ष का अथश 
इंद्रिय (आंख कान नाक जीि त्वचा) भलया जाए तो यह 
प्रत्यक्ष की व्यापक व्याख्या हुई। िारतीय दशशनों में 

न्याय -वैशेवषक प्रत्यक्ष को यह व्यातत व्याख्या में 
व्याख्यानयत करते हैं।  
वैशेवषक प्रत्यक्ष को न केवल इन इंद्रिय जनक ज्ञान 
ककंतु यहां आम तौर पर मन को िी इंिी माना गया 
है। इसीभलए वाह्य एव ंआंतररक प्रत्यक्ष दोनों प्रत्यक्ष 
के मत में आते हैं। प्रत्यक्ष की इसी पररिाषा को ध्यान 
में रखते हुए उसे चार वगों में वविाश्जत ककया जा 
सकता है।   
(1)स्वलक्षण कल्प कल्पना रद्रहत ज्ञान यह बौद्ध मत 
है| 
(2) इंद्रिय सश्न्नकशश ज्ञान यह न्याय- वैशेवषक मत । 
(3) ततृीय साक्षात ज्ञान यह वेदांत एवं प्रिाकर मत है| 
(4) साक्षात ज्ञान जो जैन दशशन का प्रख्यात मत है| 
न्याय और शांकर वेदांत दोनों ही िारतीय दशशन की 
महत्वपूणश शाखाएं हैं, श्जनमें प्रत्यक्ष की अवधारणा का 
महत्वपूणश स्थान है। आइए, इन दोनों दशशन शाखाओं 
में प्रत्यक्ष की अवधारणा का तुलनात्मक अध्ययन करें: 
 
न्याय दशशन में प्रत्यक्ष: 
न्याय दशशन में प्रत्यक्ष एक महत्वपूणश अवधारणा है, 
जो ज्ञान के साधनों में से एक है। न्याय के अनुसार, 
प्रत्यक्ष वह ज्ञान है जो इंद्रियों के माध्यम से प्रातत 
होता है। 

"इश्न्ियाथशसश्न्नकषोत्पन्नं 
ज्ञानमव्यपदेश्यमव्यभिचारर व्यवसायात्मकं 

प्रत्यक्षम"्  
(न्यायसूत्र 1.1.4) 

(इंद्रियों और अथश (ववषय) के सश्न्नकषश (संपकश ) से 
उत्पन्न, अव्यपदेश्य (श्जसका नाम न भलया जा सके), 

अव्यभिचारी (भ्रमरद्रहत) और व्यवसायात्मक 
(ननश्श्चत) ज्ञान प्रत्यक्ष है।) 

 

न्याय दशशन में प्रत्यक्ष के लक्षण ननम्नभलखखत हैं 



Shaping Minds, Shaping Futures: Realizing the Vision of NEP-2020                  ISSN: 2349-6002 
through AI and Human Potential in Higher Education 
 

187063 © IJIRT | www.ijirt.org JANUARY 2026 475 

1. इंद्रिय प्रत्यक्ष: प्रत्यक्ष ज्ञान इंद्रियों के माध्यम से 
प्रातत होता है। न्याय के अनुसार, इंद्रियों के माध्यम से 
ही हमें वस्तुओं का ज्ञान होता है। 
2. व्यश्क्तगत अनुिव: प्रत्यक्ष ज्ञान व्यश्क्तगत अनुिव 
पर आधाररत होता है। न्याय के अनुसार, प्रत्यक्ष ज्ञान 
में व्यश्क्त का अपना अनुिव ही महत्वपूणश होता है। 
3. साक्षात्कार: प्रत्यक्ष ज्ञान में वस्तु का साक्षात्कार 
होता है। न्याय के अनुसार, प्रत्यक्ष ज्ञान में वस्तु का 
प्रत्यक्ष अनुिव होता है, श्जससे हमें उसके बारे में ज्ञान 
होता है। 
4. यथाथश ज्ञान: प्रत्यक्ष ज्ञान यथाथश ज्ञान होता है, जो 
वस्तु के वास्तववक स्वरूप को दशाशता है। न्याय के 
अनुसार, प्रत्यक्ष ज्ञान में वस्तु का वास्तववक स्वरूप ही 
प्रकट होता है। 
5. अव्यभिचारी: प्रत्यक्ष ज्ञान अव्यभिचारी होता है, 

अथाशत ् वह किी िी गलत नहीं होता है। न्याय के 
अनुसार, प्रत्यक्ष ज्ञान में किी िी भ्रम या त्रुद्रट नहीं 
होती है। 
6. ननश्श्चत: प्रत्यक्ष ज्ञान ननश्श्चत होता है, अथाशत ्वह 
हमेशा सत्य होता है। न्याय के अनुसार, प्रत्यक्ष ज्ञान 
में किी िी संशय नहीं होता है। 
7. स्वत: प्रमाण: प्रत्यक्ष ज्ञान स्वत: प्रमाण होता है, 

अथाशत ्वह अपने आप में प्रमाखणत होता है। न्याय के 
अनुसार, प्रत्यक्ष ज्ञान को ककसी अन्य प्रमाण की 
आवश्यकता नहीं होती है। 
इन लक्षणों से स्पष्ट होता है कक न्याय दशशन में प्रत्यक्ष 
ज्ञान एक महत्वपूणश अवधारणा है, जो हमें वस्तुओं का 
वास्तववक ज्ञान कराता है। 
 

न्याय दशशन में प्रत्यक्ष के िेद ननम्नभलखखत हैं: 
1. ननववशकल्पक प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें 
वस्तु का ज्ञान उसके गुणों के बबना होता है। उदाहरण 
के भलए, जब हम ककसी वस्तु को पहली बार देखते हैं, 

तो हमें उसके गुणों का ज्ञान नहीं होता है, लेककन हमें 
वस्तु का ज्ञान होता है। 
2. सववकल्पक प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें वस्तु 
का ज्ञान उसके गुणों के साथ होता है। उदाहरण के 
भलए, जब हम ककसी वस्तु को दसूरी बार देखते हैं, तो 
हमें उसके गुणों का ज्ञान होता है, जैसे कक उसका रंग, 

आकार, आद्रद। 
3. लक्षण प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें वस्तु के 
लक्षणों का ज्ञान होता है। उदाहरण के भलए, जब हम 
ककसी वस्तु को देखते हैं, तो हमें उसके लक्षणों का ज्ञान 
होता है, जैसे कक उसका आकार, रंग, आद्रद। 
4. ववशेषण प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें वस्तु के 
ववशेषणों का ज्ञान होता है। उदाहरण के भलए, जब हम 
ककसी वस्तु को देखते हैं, तो हमें उसके ववशेषणों का 
ज्ञान होता है, जैसे कक वह बडा है, छोटा है, आद्रद। 
5. सामान्य प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें वस्तु के 
सामान्य गुणों का ज्ञान होता है। उदाहरण के भलए, जब 
हम ककसी वस्तु को देखते हैं, तो हमें उसके सामान्य 
गुणों का ज्ञान होता है, जैसे कक वह एक पेड है, आद्रद। 
6. ववशेष प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें वस्तु के 
ववशेष गुणों का ज्ञान होता है। उदाहरण के भलए, जब 
हम ककसी वस्तु को देखते हैं, तो हमें उसके ववशेष गुणों 
का ज्ञान होता है, जैसे कक वह एक आम का पेड है, 

आद्रद। 
7. अननवशचनीय प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें वस्तु 
का ज्ञान उसके नाम के बबना होता है। उदाहरण के 
भलए, जब हम ककसी वस्तु को पहली बार देखते हैं, तो 
हमें उसके नाम का ज्ञान नहीं होता है, लेककन हमें वस्तु 
का ज्ञान होता है। 
8. ननवशचनीय प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है श्जसमें वस्तु 
का ज्ञान उसके नाम के साथ होता है। उदाहरण के 
भलए, जब हम ककसी वस्तु को दसूरी बार देखते हैं, तो 



Shaping Minds, Shaping Futures: Realizing the Vision of NEP-2020                  ISSN: 2349-6002 
through AI and Human Potential in Higher Education 
 

187063 © IJIRT | www.ijirt.org JANUARY 2026 476 

हमें उसके नाम का ज्ञान होता है, जैसे कक वह एक 
आम है, आद्रद। 
इन िेदों स ेस्पष्ट होता है कक न्याय दशशन में प्रत्यक्ष 
के ववभिन्न प्रकार होते हैं, जो वस्तु के ज्ञान के ववभिन्न 
पहलुओं को दशाशते हैं। 
 
न्याय में प्रत्यक्ष का महत्व: 
1. ज्ञान का साधन: प्रत्यक्ष ज्ञान का एक महत्वपूणश 
साधन है। 
2. वास्तववकता का ज्ञान: प्रत्यक्ष ज्ञान हमें वास्तववकता 
का ज्ञान कराता है। 
3. व्यावहाररक जीवन में उपयोग: प्रत्यक्ष ज्ञान 
व्यावहाररक जीवन में उपयोग होता है। 
 
न्याय में प्रत्यक्ष के दोष: 
1. भ्रम: प्रत्यक्ष ज्ञान में भ्रम हो सकता है। 
2. ववपयशय: प्रत्यक्ष ज्ञान में ववपयशय हो सकता है। 
3. संशय: प्रत्यक्ष ज्ञान में संशय हो सकता है। 
इस प्रकार, न्याय दशशन में प्रत्यक्ष एक महत्वपूणश 
अवधारणा है, जो ज्ञान के साधनों में से एक है और 
हमें वास्तववकता का ज्ञान कराता है। 

 
शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष 
शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष एक महत्वपूणश अवधारणा है, 
जो ज्ञान के साधनों में स े एक है। शांकर वेदांत के 
अनुसार, प्रत्यक्ष वह ज्ञान है जो इंद्रियों के माध्यम से 
प्रातत होता है, लेककन यह ज्ञान अधूरा और अपूणश होता 
है। 
 
शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष के प्रकार: 
1. व्यावहाररक प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है जो संसार में 
व्यावहाररक जीवन में उपयोग होता है। यह प्रत्यक्ष 

अधूरा और अपूणश होता है, लेककन यह संसार में जीवन 
चलाने के भलए आवश्यक है। 
2. पारमार्थशक प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है जो ब्रह्म की 
वास्तववकता को समझने के भलए आवश्यक है। यह 
प्रत्यक्ष पूणश और वास्तववक होता है, और यह संसार 
की वास्तववकता को समझने के भलए आवश्यक है। 
3. प्रानतिाभसक प्रत्यक्ष: यह वह प्रत्यक्ष है जो माया के 
कारण होता है। यह प्रत्यक्ष अधूरा और अपूणश होता है, 
और यह संसार की वास्तववकता को समझने में भ्रम 
पैदा करता है। 
 
शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष के लक्षण: 
1. अधूरा और अपूणश: शांकर वेदांत के अनुसार, प्रत्यक्ष 
अधूरा और अपूणश होता है, क्योंकक यह संसार की 
वास्तववकता को पूरी तरह से नहीं समझ पाता है। 
2. माया के कारण: शांकर वेदांत के अनुसार, प्रत्यक्ष 
माया के कारण होता है, जो संसार की वास्तववकता को 
छुपाता है। 
3. ब्रह्म की वास्तववकता को समझने के भलए 
आवश्यक: शांकर वेदांत के अनुसार, प्रत्यक्ष ब्रह्म की 
वास्तववकता को समझने के भलए आवश्यक है, लेककन 
यह अधूरा और अपूणश होता है। 
 
शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष का महत्व: 
1. संसार में जीवन चलाने के भलए आवश्यक: शांकर 
वेदांत के अनुसार, प्रत्यक्ष संसार में जीवन चलाने के 
भलए आवश्यक है, क्योंकक यह हमें संसार की 
वास्तववकता को समझने में मदद करता है। 
2. ब्रह्म की वास्तववकता को समझने के भलए 
आवश्यक: शांकर वेदांत के अनुसार, प्रत्यक्ष ब्रह्म की 
वास्तववकता को समझने के भलए आवश्यक है, क्योंकक 
यह हमें ब्रह्म की वास्तववकता को समझने में मदद 
करता है। 



Shaping Minds, Shaping Futures: Realizing the Vision of NEP-2020                  ISSN: 2349-6002 
through AI and Human Potential in Higher Education 
 

187063 © IJIRT | www.ijirt.org JANUARY 2026 477 

इस प्रकार, शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष एक महत्वपूणश 
अवधारणा है, जो ज्ञान के साधनों में से एक है और 
संसार की वास्तववकता को समझने में मदद करता है। 
 
तुलनात्मक अध्ययन: 
1. प्रत्यक्ष की पररिाषा: न्याय में प्रत्यक्ष की पररिाषा 
है "इंद्रियों के माध्यम से प्रातत ज्ञान", जबकक शांकर 
वेदांत में प्रत्यक्ष की पररिाषा है "इंद्रियों के माध्यम से 
प्रातत अधूरा और अपूणश ज्ञान"। 
2. प्रत्यक्ष के प्रकार: न्याय में प्रत्यक्ष के दो प्रकार हैं, 
जबकक शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष के तीन प्रकार हैं। 
3. प्रत्यक्ष का महत्व: न्याय में प्रत्यक्ष का महत्व है 
ज्ञान के साधन के रूप में, जबकक शांकर वेदांत में 
प्रत्यक्ष का महत्व है ब्रह्म की वास्तववकता को समझने 
के भलए। 
4. प्रत्यक्ष की सीमाएं: न्याय में प्रत्यक्ष की सीमाएं नहीं 
हैं, जबकक शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष की सीमाएं हैं, क्योंकक 
यह अधूरा और अपूणश होता है। 
इस प्रकार, न्याय और शांकर वेदांत में प्रत्यक्ष की 
अवधारणा का तुलनात्मक अध्ययन करने से हमें इन 
दोनों दशशन शाखाओं के दृश्ष्टकोणों का अंतर समझने 
में मदद भमलती है। 
 

संदिश सुर्च 
 

[1] न्याय सूत्र (गौतम ऋवष द्वारा रर्चत) 
[2] न्याय िाष्य (वात्स्यायन द्वारा रर्चत) 
[3] न्याय वानतशक (उद्योतकर द्वारा रर्चत) 
[4] न्याय मंजरी (जयंत िट्ट द्वारा रर्चत) 
[5] तकश  संग्रह (अन्नंिट्ट द्वारा रर्चत) 
[6] ब्रह्म सूत्र (बादरायण द्वारा रर्चत) 
[7] ब्रह्म सूत्र िाष्य (आद्य शंकराचायश द्वारा रर्चत) 
[8] वेदांत सूत्र (बादरायण द्वारा रर्चत) 

[9] वेदांत सार (सदानंद योगी द्वारा रर्चत) 
[10] अद्वैत भसद्र्ध (मधुसूदन सरस्वती द्वारा रर्चत) 
[11] न्याय और वेदांत का तुलनात्मक अध्ययन (डॉ. 

आर. एन. शमाश द्वारा रर्चत) 
[12] अद्वैत वेदांत और न्याय का तुलनात्मक अध्ययन 

(डॉ. एस. के. भमश्र द्वारा रर्चत) 
[13] न्याय और अद्वैत वेदांत का तुलनात्मक अध्ययन 

(डॉ. पी. के. भमश्रा द्वारा रर्चत) 


